
PESQUISA 
COMO 
RITUAL: 
CINCO 
MOVIMENTOS 
GERMINANTES

ORGANIZADORA:
DÉA TRANCOSO





Banho de Ervas, por Fanuela de 
Oliveira Vasconcelos, realizado 
na abertura (descarrego) e no 
encerramento (nutrição) da 
disciplina. Registro fotográfico 
por Déa Trancoso.



UNIVERSIDADE DO ESTADO DO AMAZONAS  (UEA)
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

EM CIÊNCIAS NA AMAZÔNIA (PPGEEC)

PESQUISA COMO RITUAL: CINCO MOVIMENTOS GERMINANTES 
ciência, filosofia, método, arte e magia 

ciência como carne que toca 
filosofia como osso que escuta 
método como mão que risca 

arte como cura que assina 
magia como paradigma que regenera 

UMA ABORDAGEM CONTRACOLONIAL PARA A DISCIPLINA ELETIVA 
“AS BASES EPISTEMOLÓGICAS DO ENSINO DE CIÊNCIAS” 

Professora: Déa Trancoso
(Alcidéia Margareth Rocha Trancoso – Bolsista PIPD/Programa Institucional 
de Pós-Doutorado/Universidade do Estado do Amazonas/Programa de Pós-

Graduação em Educação em Ciências na Amazônia)
Período: 2025.2 

Carga Horária: 60h 
Método: Metodologia das sutilezas/Filosofia da diferença: atenção 

plurissensorial, práticas ancestralmente orientadas 
Modalidade: Jornada-ateliê transdisciplinar: presença, corpo e voz 

(movimentações performativas, observação/espectação, leitura e escrita) 



PESQUISADORES (MESTRANDOS/GRADUANDOS)
Alcidéia Margareth Rocha Trancoso (Déa Trancoso)

Addryan Ryan Torres Cruz
Ana Maria Xavier da Silva Neta
Caroline Barroncas de Oliveira

Eriane da Silva Lima
Fanuela de Oliveira Vasconcelos
Jackeline dos Santos Monteiro

Jucinei de Souza Pereira
Hannyn Barbara Garcia
Herisson de Lima Nery

Ingrid do Nascimento Barros
Kamila Queiróz Guimarães

Lucia Cristina Cortez de Barros Santos
Maria Juciléia da Silva Lima

Matthaeus Anderson Lima de Jesus
Mônica de Oliveira Costa

Natália Francisca Pereira Franco
Nathália Moreira Nunes

Paulo Roberto Silva dos Anjos
Yara de Sousa Basílio

Silmara Mendonça dos Santos
Vinícius Costa Matos

Vitor de Lima Gonçalves



Déa Trancoso
Concepção, organização, coordenação editorial, ensaios, escrituras feitas à 

mão, resumões, edição/revisão de textos, registros fotográficos

Caroline Barroncas de Oliveira e Mônica de Oliveira Costa
Supervisão Pós-Doc, supervisão disciplina eletiva, ensaios, escrituras feitas à 

mão, registros fotográficos

Pesquisadores
Ensaios, escrituras feitas à mão, desenhos, bricolagens, registros fotográficos 

Grupo de pesquisa
Vidar em in-tensões (https://www.instagram.com/vidaremin_tensoes/) 

TUM TUM TUM PRODUÇÕES
arte, filosofia e ciências divinatórias

PESQUISA COMO RITUAL: CINCO MOVIMENTOS GERMINANTES

https://www.instagram.com/vidaremin_tensoes/


Uma aula é uma emoção.
(Gilles Deleuze, 1989)

Ser espécie, neste momento, é ter o coração na 
tempestade. O papel da ciência, então, é tornar a 
ciência uma alegria disponível para as pessoas.

(Donna Haraway, 2020)

RESUMO

Gilles Deleuze (1996) diz no “Abecedário” que a gente 
não precisa entender tudo que uma aula propõe, basta 

acordar a tempo de captar o que o corpo pede. O 
exercício docente é uma das partes mais bonitas de uma 
pesquisa de pós-doutorado. A possibilidade de produzir e 
partilhar conhecimento à moda de Exu, na qual cada um 

é uma linha acrescentando tecido, costura e axé, é 
mesmo pura potência. Foi assim em “Pesquisa como 

ritual: cinco movimentos germinantes” e este livro é fruto 
desse nosso laboratório-ateliê híbrido e aberto. Nós 

todos (em corpos taru andé radicalmente vivos, levando 
muito a sério a transdisciplinaridade) contemplamos, 

observamos, lemos em voz alta, ouvimos, concordamos, 
discordamos, escrevemos, bricolamos, desenhamos, 
performamos, caminhamos pela floresta, tomamos 

banho de rio: deslocamos o corpo e o pensamento –
colocamos a universidade no colo da vida.

PALAVRAS-CHAVE: Metodologia das Sutilezas. Filosofia 
da Diferença. Práticas Educacionais Emancipatórias. 
Cartografias Autobiográficas. Pesquisa como Ritual.



SUMÁRIO

09EMENTA

10OBJETIVOS

11CONTEÚDO PROGRAMÁTICO

13ESTRUTURA DETALHADA

22RESUMÃO 1

28RESUMÃO 2

37RESUMÃO 3

40AULA DE CAMPO NO MUSEU DA AMAZÔNIA

42AULA DE CAMPO NO RIO NEGRO

45ALGUNS INDÍCIOS SOBRE O CORPO
Inspirada na Aula Magna “58 indícios sobre o corpo”, do professor Jean-
Luc Nancy: https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/2710

Produzidos em sala de aula, os textos foram escritos à mão sobre papel 
machê, confeccionado por Eriane da Silva Lima. 

59ENCRUZILHADAS DE EXU: BRICOLANDO BRECHAS 
Produzido em sala de aula, com técnicas e materiais diversos, sob a 
cantoria dedicada especialmente aos bois Caprichoso e Garantido.

65PERFORMANCES DESCOLONIZADORAS 
Links para exercícios produzidos em sala de aula.

66LAVANDO PALAVRAS COM GILLES DELEUZE
Trabalho final da disciplina, produzido fora da sala de aula: ensaios curtos.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistadaufmg/article/view/2710


EMENTA 

Disciplina prático-teórica (jornada-ateliê transdisciplinar) 
cuja proposta é pesquisa e docência como atos corporais, 
políticos e sagrados, apresentando um tríptico 
indissociável para elas: observação (espectação), leitura e 
escrita, acompanhado de pequenas e intermitentes 
movimentações performativas. 

Percorre cinco movimentos germinativos, através dos 
quais a pesquisa e o ensino podem florescer: ciência
(toque material: ciência como carne que toca), filosofia
(escuta crítica: filosofia como osso que, para além de uma 
significativa genealogia do pensamento, oferece e 
promove escuta profunda), método (cartografia viva: 
método como mão que risca ponto no chão da terra), arte
(assinatura afetiva: arte como intensidades e devires –
mais fortes que a própria vida – que assinam curando 
essa mesma vida) e magia (cura transformadora de 
visíveis e invisíveis: magia como paradigma que regenera).

Inclui saídas de campo para alianças com não humanos 
(árvores, rios): Museu da Amazônia e Rio Negro.

Inclui observação diária das estrelas como hábito de 
escuta não racional para contemplar sem julgamento, 
leitura meditativa, escrita inventiva. 

Inclui exercícios xamânicos concebidos e modulados por 
Exu para diálogos sobre modos de existência e 
consciência sem sujeito.

09



OBJETIVOS 

1. Experimentar Exu como epistemologia válida e 
credibilizada;
2. Fundamentar a pesquisa e a docência a partir de 
epistemologias/metodologias emancipatórias, 
descolonizadoras e contracoloniais de encantaria; 
3. Descolonizar o pensamento, a bibliografia e a 
produção científica, privilegiando ciências negras (Exu, 
Antônio Bispo dos Santos, Chimamanda Adichie, Carolina 
de Jesus), indígenas (Ailton Krenak, Davi Kopenawa, 
Viveiros de Castro), e, ainda, indigenando, enegrecendo e 
exunizando pensadores do campo imanente: Ovídio, 
Spinoza, Gilles Deleuze, Michel Foucault, Roland Barthes, 
Félix Guattari, Nietzsche, Isabelle Stengers, Giorgio 
Agamben, Donna Haraway; 
4. Corporificar o processo de pesquisa e produção de 
conhecimento, postulando que a educação se faz e se 
sente com o corpo inteiro: modos de pesquisar, conhecer 
e ensinar em meio à vida; 
5. Exercitar a cartografia como um modo de vida e um 
método encarnado de produção de conhecimento, 
mesmo quando ela não é a metodologia principal; 
6. Criar artefatos/gestos/conduções que dialoguem com 
intuição, alegria, cura, rebeldia e justiça epistêmica; 
7. Propor observação, leitura e escrita como tríptico 
indissociável de pesquisa, aprendizagem e ensino; 
8. Produzir ressonâncias entre pesquisa, produção de 
saber, ensino e autoconhecimento. 

10



CONTEÚDO PROGRAMÁTICO

PASSO-A-PASSO

Dicas: 
-Produção artesanal de um Caderno de Processos para 
breves anotações de leituras prévias, exercícios xamânicos, 
sonhos – a ser compartilhado no final;
-Não realizar todos o exercícios de uma vez. Ex: o da aula 1, 
faça um dia antes da aula 1, o da aula 2, um dia antes da 
aula 2, e assim por diante;
-Não se preocupar com os livros. Eu os levarei. 
-Concentrar em fazer o “em casa” e chegar para o “em sala” 
descansados, pacientes e afiados;
-Materiais obrigatórios: corpo, alma, coração aberto, ouvido 
pensante, olhos da nuca, 1 caderno de processos, 1 caixa de 
lápis de cor simples, 1 lápis, 1 borracha, 1 caneta, 1 cola 
bastão, 1 revista velha. 

Em casa 1: 
-Apreciação musical;
-Espectação vídeo.

Em casa 2:
-Exercício xamânico de Exu (água serenada).

Em sala:
-Flauta Uruá + respiração artística diária;
-Mergulho em livros, com leituras coletivas em voz alta + 
diálogos transversais;
-Exercícios corporificados;
-Exercícios de escrita-relâmpago no Caderno de Processos.

11



Outras brechas – durante toda a disciplina:
-Aliança com as estrelas, observando-as como hábito para 
escutas e escritas não racionais;
-Exercício xamânico de exu “Escute a terra!”: prática inicial 
das aulas de campo em aliança com floresta e rio;
-Sarau final: exposição de Cadernos de Processos 
(registros das aulas, sonhos, exercícios xamânicos – “água 
serenada” e “escute a terra!”), mapas cartográficos e 
apresentação de pequenas cenas curtas a partir desses 
registros; performance coletiva; 
-Produção de um e-book da disciplina, com toda a 
produção realizada.

Exercícios finais:
-Indícios sobre o corpo;
-Encruzilhadas de Exu: bricolando brechas;
-Performance “O que é ciência?”;
-Lavando palavras COM Gilles Deleuze.



ESTRUTURA DETALHADA

BLOCO 1: CIÊNCIA (CARNE QUE TOCA) – 2 aulas

Descolonizando a produção de conhecimento e 
reencantando o mundo: ciência como prática sensorial 
encarnada e produção cultural, para além da 
objetividade clássica.

Aula 1:
-Lavando a palavra ciência;
-Ciências de encruzilhada como (re)encantamento do 
mundo;
-Exu como epistemologia contracolonial a ser reconhecida 
e credibilizada: um acelerador de partículas de 
encantaria, atravessando o pensamento ocidental.

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

OYÁ, Mestra Teca de. Catimbó. Álbum musical produzido 
por Casa das Matas dos Reis Malunguinhos e O Criatório 
em Gravatá, Pernambuco. Produção musical e fonográfica 
de Alexandre L’Omi L’Odo e Henrique Falcão, 2025. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=MibsWObusHY&list=
RDMibsWObusHY&start_radio=1&t=19s

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): o álbum 
te move/perturba? em quais passagens? em que parte 
do corpo? como esse movimento/perturbação dialoga 
com a sua pesquisa?

13

https://www.youtube.com/watch?v=MibsWObusHY&list=RDMibsWObusHY&start_radio=1&t=19s


KRENAK, Ailton; CASTRO, Eduardo Viveiros de. Conversas 
na Rede. Selvagem Ciclos de Estudos sobre a Vida. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=wp5NlnNE4BI

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): como 
Krenak e Viveiros abordam a ciência? Exu atravessa essa 
abordagem? como?

Aula 2: 
-Lavando a palavra linguagem; 
-A linguagem como invenção de mundos;
-Palavra, imagem e gesto como seres de encantaria; 
-o conceito como medicina (alma e linguagem para o 
Povo Guarani).

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

MARTINS, Leda Maria. Itaú Cultural: trajetórias.
Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=Y8T02-
dasUc&t=617s

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): como 
pesquisar sem achatar o que se pesquisa? 

ÑANDE REKU ARANDU: MEMÓRIA VIVA GUARANI. Álbum 
musical cantado por grupos de crianças de quatro aldeias 
Guarani: Sapucai/Angra dos Reis, Rio Silveira/São 
Sebastião, Morro da Saudade/São Paulo, Jaexaá
Porã/Ubatuba. Gravadp na aldeia Jaexaá Porã, em 2000. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=l469uaunv6A&list=R
Dl469uaunv6A&start_radio=1&t=329s

https://www.youtube.com/watch?v=wp5NlnNE4BI
https://www.youtube.com/watch?v=Y8T02-dasUc&t=617s
https://www.youtube.com/watch?v=l469uaunv6A&list=RDl469uaunv6A&start_radio=1&t=329s


(OBS: Ouçam esse álbum ao ar livre ou vendo alguma 
natureza). 

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): se Exu é 
epistemologia que não achata o que se pesquisa, como o 
canto Guarani pode expandir a sua pesquisa e a sua 
docência? 

BLOCO 2: FILOSOFIA (OSSO QUE ESCUTA) – 2 AULAS

Instaurando a filosofia como modo de vida.

Aula 3: 
-Lavando a palavra sujeito;
-Sobre o sujeito: diferenças e ressonâncias entre Edmund 
Husserl e Deleuze – sujeito transcendente/imanente;
-Os diferentes modos de existência. 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo; DANOWSKY, Débora. 
Entrevista com Donna Haraway. Canal Youtube Os mil 
nomes de Gaia. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=1x0oxUHOlA8&t=32s

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): se no 
cthulhuceno “não há futuro”, apenas presenças em rede, 
como você concebe a frase: “pesquisar e ensinar é 
improvisar sem garantias, mas com um corpo 
radicalmente vivo”? 

BLACK UNITY TRIO. ÁLBUM “AL-FATIHAH”. Canal Youtube
Avishv. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=u7zdZNiT4u0&list=PL
cUlzqFfRkyKL58YfIfKTKVn8DZKHm5V5

https://www.youtube.com/watch?v=1x0oxUHOlA8&t=32s
https://www.youtube.com/watch?v=u7zdZNiT4u0&list=PLcUlzqFfRkyKL58YfIfKTKVn8DZKHm5V5


Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): todos os 
atores/sujeitos sonoros do jazz: humanos, não humanos, 
mais-que-humanos (músicos, instrumentos, ruídos de 
fundo, respirações, trastejares de instrumentos), 
utilizando uma cor para cada um desses sujeitos.

Aula 4:
-Lavando a palavra filosofia;
-Filosofia como modo de vida - como a filosofia pode 
resistir criativamente ao colapso das subjetividades 
singulares imposto pelas narrativas do hipercapitalismo;
-A pesquisa e o ensino como micropolíticas inventivas. 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

RAGO, Margareth. Foucault: a filosofia como modo de 
vida. Canal Youtube Café Filosófico CPFL. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=jw6zuBIoclI

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): quais 
relações entre vida como obra de arte e pesquisa/ensino 
como micropolíticas inventivas? 

TRANCOSO, Déa. Álbum musical “Líricas breves para a 
construção de uma alma”. Disponível em: 
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_m-
HG9S-0_VV0XuIDCKLTOyj0U_FOOXypw

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): se 
Foucault via a filosofia como uma caixa de ferramentas, 
quais ferramentas esse álbum oferece? quando a canção 
diz “minha voz é um rio, lá meio do mar, silencia...”, 
estaria desessencializando o sujeito, assim como faz 
Foucault, e afirmando o que sujeito não é fixo, é fluxo?

https://www.youtube.com/watch?v=jw6zuBIoclI
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_m-HG9S-0_VV0XuIDCKLTOyj0U_FOOXypw


BLOCO 3: MÉTODO (MÃO QUE RISCA) – 2 AULAS

Observar, agir, ler e escrever em meio à vida: modos 
artesanais, emancipatórios e incolonizáveis de pesquisar.

Aula 5:
-Lavando a palavra método;
-Cartografia, metodologia das sutilezas, filosofia da 
diferença, autobiografia. 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

MACIEL, Auterives. Aula: a Filosofia da diferença de 
Deleuze e suas interfaces com Spinoza, Nietzsche, 
Bergson, artes e literatura. Canal Youtube Nelson Job. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=9z6nLNZaAUs

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): a 
filosofia da diferença desafia a noção de método único 
de pesquisa, propondo fragmentação, silêncios, acaso, 
repetição – como é pesquisar/ensinar a partir de um 
rizoma? 

O GRIVO. VER É UMA FÁBULA. Show ao vivo. Canal 
Youtube O Grivo. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=VSCoq8GtI64

(OBS: Ouça esse show de olhos fechados).

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): cores, 
cheiros, texturas e palavras que as sonoridades evocam 
em seu corpo.

https://www.youtube.com/watch?v=9z6nLNZaAUs
https://www.youtube.com/watch?v=VSCoq8GtI64


Aula 6:
-Lavando a palavra cartografia;
-Cartografia: ressonâncias entre Kastrup e Rolnik: o 
pesquisador e o docente como cartógrafos que trabalham 
com o que está disponível no agora.

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

ROLNIK, Suley. Espaços de teko porã. Canal Youtube Ações 
e imaginações. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=_0iDKO8I-f8

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): quais 
modos cartográficos você consegue “puxar” dessa fala 
de Rolnik que estão presentes na sua pesquisa, na sua 
docência e no seu modo de advogar a ciência? 

JUÇARA MARÇAL. ÁLBUM MUSICAL “ENCARNADO”. Canal 
Youtube Juçara Marçal. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=_KlN8meoKyc&list=R
D_KlN8meoKyc&start_radio=1

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): quais são 
as cartografias do corpo que esse álbum propõe? 

SOUZA, Elizeu Clementino de. Pesquisa (auto)biográfica. 
Canal Youtube TV UFMT. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=XmU11cqQ-u0

Anote no Caderno de Processos (até 10 linhas): a 
autobiografia propõe mapas de (re)existências – quais 
são as (re)existências que a sua pesquisa, a sua docência 
e a abordagem das ciências que você advoga geram?

https://www.youtube.com/watch?v=_0iDKO8I-f8
https://www.youtube.com/watch?v=_KlN8meoKyc&list=RD_KlN8meoKyc&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=XmU11cqQ-u0


BLOCO 4: ARTE (CURA QUE ASSINA) – 2 AULAS

A terra como um território artístico (Exu Zambarado/Exu 
Calunga da Calunga Grande/Déa Trancoso): se a terra é 
um território artístico (e o verdadeiro sujeito para 
Emanuele Coccia), como podemos entrar em existência 
compartilhada com ela para perseverar a vida?

Aula 7:
-Lavando a palavra arte;
-Artistagens na pesquisa e na docência: corporalidades, 
corporeidades e oralitudes;
-Lavando a palavra corpo;
-O corpo como episteme: corpo taru andé radicalmente 
vivo (Krenak/Déa Trancoso/Monja Lib). 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

ALMEIDA&DALE. Joseca Yanomami: Urihi mãripraɨ –
sonhar a terra-floresta. Exposição. Disponível em: 
https://almeidaedale.com.br/exposicoes/urihi-
maripra%c9%a8-sonhar-a-terra-floresta/

LAMBARENA: BACH TO ÁFRICA. Álbum musical. Canal 
Youtube Isolino Miranda. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=EyNTCyPFFJA&list=R
DEyNTCyPFFJA&start_radio=1&t=18s

https://almeidaedale.com.br/exposicoes/urihi-maripra%c9%a8-sonhar-a-terra-floresta/
https://www.youtube.com/watch?v=EyNTCyPFFJA&list=RDEyNTCyPFFJA&start_radio=1&t=18s


Aula 8:
-Lavando a palavra ancestralidade;
-Lavando a palavra devir;
-A arte como pacto com a ancestralidade na produção de 
devires para invenção de outros futuros possíveis: 
autobiografias artísticas descolonizadoras/contracoloniais
(Jaider Esbell, Benjamin Abras, Lygia Clark, Lô Borges). 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta):  

ALMEIDA&DALE. Jaider Esbell: Ruku. Exposição e vídeo. 
Disponível em: 
https://almeidaedale.com.br/exposicoes/apresentacao-
ruku/

(OBS: Clicar no link acima e, na página, clicar no vídeo). 

FID BRASIL. Benjamin Abras: Mallu ex Mallo. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=TIEYrEzpTDM

CLARK, Lygia. Corpo coletivo. Vídeo. Disponível em:  
https://portal.lygiaclark.org.br/acervo/61707/corpo-
coletivo

BORGES, LÔ. CLUBE DA ESQUINA 2. Canção. Disponível 
em:
https://www.youtube.com/watch?v=3PHx8QQnLyA&list=
RD3PHx8QQnLyA&start_radio=1

BORGES, LÔ. NUVEM CIGANA. Canção. Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=uuCYQ32filQ&list=R
DuuCYQ32filQ&start_radio=1

https://almeidaedale.com.br/exposicoes/apresentacao-ruku/
https://www.youtube.com/watch?v=TIEYrEzpTDM
https://portal.lygiaclark.org.br/acervo/61707/corpo-coletivo
https://www.youtube.com/watch?v=3PHx8QQnLyA&list=RD3PHx8QQnLyA&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=uuCYQ32filQ&list=RDuuCYQ32filQ&start_radio=1


BLOCO 5: MAGIA (PARADIGMA QUE REGENERA) – 2 AULAS

Alianças com não humanos na produção de conhecimento: 
floresta (folhas docentes, raízes como rede científica), rios 
(ancestralidade pré-cognitiva: um canto sem palavras, uma 
pré-literatura, uma pré-linguagem).

Aula 9:
-Lavando a palavra paradigma. 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

O LIVRO DAS ÁRVORES DOS TUCUNA. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/docume
nts/TCL00018.pdf

MARLUI MIRANDA. IHU: TODOS OS SONS. Álbum musical. 
Canal Youtube. Pimalves. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=3dS2fUcHhzg&list=RD3d
S2fUcHhzg&start_radio=1&t=80s

Aula 10:
-Lavando a palavra magia. 

Para ser apreciado em casa, antes da aula (realizem as 
atividades na íntegra e na sequência proposta): 

ARVO PÄRT. SPIEGEL IM SPIEGEL. Música Instrumental. Canal 
Youtube Playingmusiconmars. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=TJ6Mzvh3XCc&list=RDTJ
6Mzvh3XCc&start_radio=1

INSTITUTO PRINCIPIA. Ciência Fora da Caixa: podcast com 
Nelson Job. Disponível em: 
https://open.spotify.com/episode/172gmqstpAke2SbpJ4EsdS

https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/TCL00018.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=3dS2fUcHhzg&list=RD3dS2fUcHhzg&start_radio=1&t=80s
https://www.youtube.com/watch?v=TJ6Mzvh3XCc&list=RDTJ6Mzvh3XCc&start_radio=1
https://open.spotify.com/episode/172gmqstpAke2SbpJ4EsdS


RESUMÃO 1

BREVE GRÁFICO LINEAR DO CONCEITO DE SUJEITO

Época Referência Conceito Metáfora

Antiguidade Exu, Ovídio Metamorfose contínua Transformista

Século 17 Descartes Racional, universal Cientista

Século 19 Marx Determinado pela classe 

social

Operário/trabalhador

Século 19 Freud Oscilante 

(consciente/inconsciente)

Dividido dualisticamente

Século 20 Wittgenstein Construído pela 

linguagem

Joga com as palavras

Século 20 Michel Foucault Produzido por discursos 

de poder

Prisioneiro, agenciável

Século 20 Michel Foucault Produzido por relações 

entre verdade e cuidado 

de si

Parresia: o que fala e o 

que recebe a coragem da 

verdade (em risco)

Século 20 Deleuze&Guattari Devir, multiplicidade, 

agenciamentos

Artista nômade, produtor 

de brechas

Século 20 Exu, Étienne Souriau Modos de existência 

humanos, não humanos e 

mais-que-humanos (um 

corpo, a arte, um objeto, 

uma nota musical); 

modos de agir no mundo 

(Exu, por exemplo)

Esculpidor, instaurador 

de mundos

Século 21 Exu, Krenak, Kopenawa, 

Emanuele Coccia

Eu legião cosmológico; 

sonhador (que possui o 

sonho como produção de 

mundos); coletivo 

(floresta, plantas, vento, 

chuva) 

Taru Andé Radicalmente 

Vivo que respira e 

trabalha para aumentar 

seu grau de amizade com 

a terra, que canta e 

dança para adiar o fim do 

mundo

Século 21 Gayatri Spivak Subalterno Feminista/(re)existente

Século 21 Achille Mbembe Descolonizador (Re)existente

Século 21 Exu, Nego Bispo, Luiz 

Rufino

Contracolonizador

consciente de sua cabeça 

negra, de sua cabeça 

indígena, de sua cabeça 

mestiça, de sua cabeça 

de contraguerra

(Re)existente

22



NOTAS

1. Ovídio (Metamorfoses, 2017): sujeito sem forma 

fixa que se metamorfoseia: Dafne que vira árvore.

2. Étienne Souriau (Os Diferentes Modos de 

Existência, 2021): sujeito como modos de existir 

(arte, objetos, ficções – incluindo os chamados 

personagens conceituais dos pesquisadores e dos 

filósofos, por exemplo). Têm ou podem instaurar 

outros modos de existência: uma canção que 

“batalha e até mesmo exige” ser terminada pelo 

artista, um personagem conceitual que nasce do 

corpo pesquisador, no corpo pensador. 

3. Exu/Déa Trancoso (Catimbó Zen: existências 

compartilhadas, 2024), Krenak (A vida não é útil, 

2020), Kopenawa/Bruce Albert (O espírito da 

floresta, 2023), Coccia (A Vida das Plantas, 

2018): sujeitos cosmológicos radicalmente vivos 

(humanos, não humanos e mais-que-humanos –

pensamentos, plantas, atmosfera) compartilham a 

mesma respiração: uma árvore é sujeito tanto 

quanto um cientista.



GIRO NÃO LINEAR DO CONCEITO DE SUJEITO

Força filosófica Referência Conceito Metáfora Interceptação pelos 

macro poderes

Metamorfose 

ancestral

Ovídio 

(antiguidade que será 

reativada no século 21)

Corpo em 

mutação: sujeito é 

fluxo: 

divino/natureza

O rio nunca é 

o mesmo

Roma apaga a 

metamorfose 

coletiva, 

transformando-a em 

mito literário

Encruzilhada Exu 

(Tradição Yorubá, 

Afrodiáspora brasileira, 

cosmologias indígenas e 

orientais)

Sujeito-relação: 

não existe “eu” 

fora do diálogo 

com o visível e o

invisível

O mensageiro 

que ri da 

lógica

A colonização reduz 

Exu ao “demônio”, 

apagando sua função 

criativa e mediadora 

na produção de 

outros mundos 

possíveis

Respiração do 

mundo

Emanuele Coccia

(século 21 relendo 

Ovídio, cosmologias 

originárias, 

afrodiaspóricas e 

orientais)

Fotossíntese como 

pensamento: o 

verdadeiro sujeito 

é a terra: trocas 

químicas, físicas, 

espirituais

A folha que 

escreve com 

a luz

A ciência moderna 

objetifica a natureza, 

negando suas 

subjetividades e 

diferenças. Essa 

atitude abre portas 

para o extermínio 

sistemático dessas 

subjetividades e 

diferenças pelo 

hipercapitalismo

Modos de existir Étienne Souriau

(século 20)

Tudo existe como 

artefato 

ontológico: 

canção, 

dissertação e tese 

exigem existência

O barro 

sonha

O hipercapitalismo

transforma a 

natureza e modos de 

existir e de viver em 

mercadorias 

comercializáveis

Devir Krenak, Kopenawa, 

Deleuze, Guattari, 

Foucault, Coccia

(Ovídio, cosmologias 

originárias, 

afrodiaspóricas e 

orientais reativadas no 

pensamento 

sistematizado do século 

21)

Sujeito-rio, sujeito-

montanha: os 

humanos são só 

mais um fio da 

enorme teia, do 

imenso 

emaranhado

A pedra 

pensa

Hipercapitalismo e 

neoliberalismo 

impõem a separação 

entre humano e 

natureza



NOTAS

1. Leitura descolonizadora/desocidentalizada, 
onde Ovídio (com sua noção de metamorfose) 
não é apenas precursor poético, mas pensador 
de uma certa interdependência cósmica, 
antecipando Coccia, Krenak e até Exu como 
forças de desestabilização dos poderes 
majoritários. Ovídio não é passado: é 
contemporâneo de Coccia, Krenak e Kopenawa. 
Sua metamorfose é um projeto político contra a 

fixidez de Roma (assim como Exu é um 
projeto político contra a 
colonização).

2. Souriau é místico? Sim, mas sua ontologia 
ficcional denuncia como o poder intercepta 
existências e as reduzem a categorias. 

3. E como se dá essa interceptação? Cada salto 
de pensamento é sabotado pelo 
Colonialismo/Império/Capitalismo: 
roubam os conceitos e os esvaziam de sua 
potência de medicina (coletiva e 
comunitária) filosófica aplicável.



BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL – SALA DE AULA
Modo exercitado: leituras em voz alta, seguindo sugestão 
metodológica de Roland Barthes + roda de conversa. 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história 
única. Tradução Júlia Romeu. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 
BARTHES, Roland. Aula: aula inaugural da cadeira de 
semiologia literária do Colégio de França, pronunciada dia 
7 de janeiro de 1977. Tradução: Leyla Perrone-Moisés. São 
Paulo: Cultrix, 2013. 
BARTHES, Roland. O prazer o texto. Tradução J. Guinsburg. 
São Paulo: Perspectiva, 2015. 
FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade: o governo de si 
e dos outros II. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: 
Editora WMF Martins Fontes, 2011. 
JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de 
uma favelada. São Paulo: Ática, 2014. 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. O espírito da floresta: a 
luta pelo nosso futuro. Tradução Rosa Freire D’Aguiar. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2023. 
NASO, Publius Ovidius. Metamorphoses. Tradução 
Domingos Lucas Dias. São Paulo: Editora 34, 2017. 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: 
Mórula Editorial, 2019. 
SANTOS, Antônio Bispo dos. Somos da terra. In: Terra: 
antologia afro-indígena. Organizadores: Felipe Carnevalli, 
Fernanda Regaldo, Paula Lobato, Renata Marquez e 
Wellington Cançado. São Paulo/Belo Horizonte: UBU 
Editora/Piseagrama, 2023. 
TAVARES, Gonçalo M. Atlas do corpo e da imaginação. 
Porto Alegre: Dublinense, 2021. 



BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR SUGERIDA 
Para exercitar o pensamento alongado: aquele que escapa 
das estruturas rígidas e binárias da tradição filosófica, 
abrindo-se a linhas de fuga, devires e multiplicidades; 
aquele que Exu chama de “esticar o cérebro até que rache 
e deixe passar o novo”. 

BARTHES, Roland. A morte do autor. In: O rumor da língua. 
São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
BRASILEIRAS, leituras. Conceição Evaristo: escrevivências. 
Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY&t=49s
DIAS, Jamile Pinheiro; BORBA, Maria; VANZOLINI, Marina; 
SZTUTMAN, Renato; SCHAVELZON, Salvador. Uma ciência 
triste é aquela em que não se dança: conversações com 
Isabelle Stengers. Revista Antropologia (USP). 2016. 
EVARISTO, Conceição. A Escrevivência e seus subtextos. In: 
DUARTE, C. L.; NUNES, I. R., org. Escrevivências: a escrita de 
nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 
EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, 
um dos lugares de nascimento de minha escrita. In: 
DUARTE, C. L.; NUNES, I. R., org. Escrevivências: a escrita de 
nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 
NOBRE, Antônio. O planeta está enfermo: é preciso 
reajardiná-lo – Entrevista a Paulina Chamorro. Revista 
National Geografic. 2025. 
RUFINO, Luiz. Epistemologia na encruzilhada: políticas do 
conhecimento por Exu. Revista de Ciências Humanas e 
Linguagens: Universidade do Estado da Bahia, v. 2, n. 4, p. 
19-30. Dez 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY&t=49s


RESUMÃO 2

LAVANDO A PALAVRA MÉTODO

Pelo latim e pelo grego é o “por meio de”. 
O sânscrito/acádio diz da movimentação de algo que vai à 
frente e volta atrás, sugerindo uma movimentação de 
potências em múltiplas direções e escalas. 

Karl Marx, em seus estudos inacabados sobre o assunto, 
advoga que método é o próprio sujeito de estudos e é por 
meio dele que os caminhos metodológicos são produzidos. 
Esse, também, é o pensamento de Giorgio Agamben. Ele 
advoga que, contrariamente à opinião comum, o método 
efetivamente partilha a impossibilidade de ser separado do 
contexto em que atua.

Não existe um método válido para qualquer âmbito. 
Então, vejam só: as etimologias da palavra método juntam 
dois materialismos aparentemente divergentes no campo 
da filosofia. Mesmo que o materialismo de Marx veja o 
conceito como modo de intervenção histórica direta na 
realidade, na definição do que seja método, ele se 
aproxima do materialismo francamente especulativo, 
praticado atualmente por Donna Haraway e Isabelle 
Stengers, por exemplo. 

Por mais que os marxistas ortodoxos não gostem do 
exercício especulativo, definir o método como o próprio 
sujeito de estudos é uma liberdade que, no mínimo, 
redefine termos e modos de produção do que seja 
objetividade científica. 

28



Haraway e Stengers seguem pelo meio exercitando livrar a 
produção científica da mancha meramente objetiva que 
aborda o mundo pelo desencantamento e elimina as 
turbulências complexas e ruidosas que são paradigmas 
desse mesmo mundo. 

Ouvi de meu professor Paraná, no mestrado em Estudos 
Rurais, pela UFJM, que “Método é filosofia”. Ao dizer que 
“método é filosofia”, ele está destacando que as 
metodologias de pesquisa não são ferramentas técnicas 
neutras, mas carregam consigo pressupostos filosóficos 
sobre a natureza do conhecimento, da realidade e do 
sujeito que investiga e é investigado. 

O método, então, reflete uma postura 
epistemológica (como conhecemos) e ontológica (o 
que existe para ser conhecido).

Exu diz que a objetividade científica cartesiana [simplista 
e reducionista] definitivamente não toca, nem de raspão, 
naquilo que a gente consegue extrair da observação do 
que chamamos de realidade. 

Desse modo, método está mais para 
um flow heraclitiano do que para um 
cogito de descartes.



DESTRINCHANDO

Método como modo de pensar: na tradição filosófica, o 
método não é só um protocolo, mas um modo de 
apresentar corpo, experiência e razão. O método cartesiano, 
por exemplo, que  divide os problemas em partes, reflete 
uma visão racionalista e mecanicista da realidade. 

Método e ontologia: o método escolhido revela o que se 
considera como real ou como decidimos recortar a 
realidade. Um método positivista/cartesiano costuma tratar 
a realidade como objetiva, mensurável e produtora de 
resultados factíveis. Já um método cartográfico parte da 
experiência subjetiva como uma fonte de verdade 
credibilizada entre muitas, acolhendo os paradoxos.

Método como posicionamento ético-político: métodos 
participativos (como a pesquisa-criação e a pesquisa-
pensamento-arte por exemplo) assumem que conhecer é 
também transformar, refletindo uma postura crítica.

Como 
isso 

se 
aplica 

à 
pesquisa 

cartográfica?



A CARTOGRAFIA (NA LINHA DE DELEUZE, GUATTARI E 
PESQUISADORES COMO SUELY ROLNIK E VIRGÍNIA 
KASTRUP) É UM MÉTODO QUE:

Rejeita representações fixas: ao invés de mapear um 
território como algo estável (como na geografia clássica), a 
cartografia acompanha processos em devir, captando 
movimentos, afetos e linhas de fuga. Filosofia: inspiração no 
empirismo radical (William James, por exemplo – ver livro de 
David Lapoujade) e no pensamento rizomático de Deleuze e 
Guattari, onde a realidade é fluxo, não substância. 

Trabalha com a imanência: o pesquisador não está fora do 
campo, mas irremediavelmente mergulhado nele – afetando 
e sendo afetado. Filosofia: crítica (herança de Spinoza e 
Nietzsche) à separação sujeito-objeto. 

Valoriza o processo sobre o produto: a cartografia é 
intensidade inventiva: o mapa surge durante a pesquisa, não 
como um plano prévio. Filosofia: a noção de “construção do 
problema” (Bergson), onde o método não testa hipóteses, 
mas cria novas perguntas.

Como 
usar

esses
pensamentos 

na 
prática 

cartográfica?



Abandonar a ideia de neutralidade: reconhecer que o 
método já é uma intervenção no campo. O diário de campo 
não registra e, sim, produz afetos que afetarão a escrita. 

Trabalhar com fundamentos: use conceitos como lentes que 
abrem/ampliam possibilidades, nunca como categorias fixas. 

Atenção aos micropoderes: a cartografia é interessante não 
apenas em pesquisas artísticas, mas, também, em pesquisas 
de educação, saúde ou movimentos sociais porque revela 
como o poder atua em detalhes. Um gesto mínimo, numa 
pesquisa, pode reforçar ou subverter hierarquias. 

Documentar os imprevistos: se o “método é filosofia”, os 
desvios do plano original são dados importantes, não erros.

Se você estuda um protesto político, em vez 
de aplicar questionários padronizados 

(método positivista), a cartografia levaria 
você a andar com os manifestantes, registrar 

cantos, pausas, mudanças de rota, notar 
como seu próprio corpo reage (medo, 

adrenalina) como parte dos dados, mapear 
como o protesto se reorganiza quando a 

polícia aparece (linhas de fuga). Nesse caso, 
o método já é uma filosofia política: ele 

assume que o conhecimento se dá no meio 
do caos, não à distância.



RESSONÂNCIAS ENTRE KASTRUP E ROLNIK: O 
PESQUISADOR-CARTÓGRAFO À PROCURA DA “PULGA” 
DEBAIXO DA FOLHA 

“O que importa é a pulga escondida debaixo 
da folha ao lado da árvore que está quase 

sempre fora do campo de percepção e visão 
do caminhador da estrada”.

(Manoel de Barros) 

A cartografia como um método de pensamento-arte e de 
pesquisa-criação que busca capturar o imperceptível (a 
“pulga”), desenvolvendo um ethos de confiança, atenção e 
entrega (presença) para aumentar a potência de agir de si 
sobre si e sobre o mundo. 

A cartografia, mais do que mapear árvores e estradas, é a 
arte de encontrar “pulgas” escondidas. Encontrar a “pulga” 
(o afeto novo, a pergunta inédita, a linha de fuga) aumenta a 
potência de agir, produzindo um conhecimento que inventa 
novos caminhos ou transforma a própria estrada.

A “pulga” é um dispositivo mnemônico e conceitual 
extremamente poderoso para absorver o “espírito” da 
pesquisa. 

E o que é “a pulga debaixo da folha”? 

Algo que geralmente passa despercebido, mas que, uma vez 
notado, pode transformar tudo ao redor.



LAVANDO A PALAVRA CARTOGRAFIA (COM A PULGA EM MENTE) 

Etimologias antigas (egípcio, acádio): o foco em mapear a 
“árvore” (o território visível, administrável); o mapa do 
poder. 

Etimologia grega (chartés + graphein): a superfície de 
inscrição (a folha) e a ação de traçar (o ato de levantar a 
folha). 

A Virada filosófica:

Foucault/Exu: cartografias do poder: começa a se interessar 
pelas “pulgas” como dispositivos de poder escondidos na 
“árvore”. 

Deleuze/Guattari/Rolnik/Kastrup/Exu: a cartografia 
questiona que há algo entre a “pulga” e a “árvore” (as 
folhas?), se interessa abertamente pela “pulga” – não pelo 
que é visível e estratificado (a árvore na estrada, a folha ao 
lado da árvore), mas pelas forças invisíveis, os afetos, as 
linhas de fuga, os devires (a vibração minúscula e potente 
debaixo da folha); propõe um mapa minoritário do processo. 

Rolnik/Exu: o cartógrafo é aquele que baixa a altitude do 
voo, que se aproxima do chão, que se faz disponível para 
perceber essa vida micro; sua ferramenta é a percepção em 
estado de disponibilidade justamente para capturar essas 
“pulgas” que pulsam no agora da pesquisa. 

Kastrup/Exu (o ethos da Confiança e da Atenção): a 
pergunta central é: que disposição é necessária para 
encontrar a “pulga”?



Atenção: é uma atividade de sonda, não uma atenção geral 
do caminhador da estrada (foco na meta, no destino); é uma 
atenção periférica, tátil, rasteira; é a atenção que fareja, 
esquadrinha os cantos, se demora no insignificante; 
suspende a urgência mecânica de olhar só para a árvore. 

Confiança: é acreditar na possibilidade de existência de 
“pulgas”; é a disposição ética de que o mundo (a sala de 
aula, o sujeito da pesquisa, a vida) está cheio de “pulgas”: 
pulsões, saberes e forças invisíveis e potentes; é confiar que, 
ao se colocar disponível, a "pulga" vai se mostrar; é o oposto 
do pesquisador que já sabe que só existe "árvore". 

A terceira pista: o que seria uma companhia natural para a 
confiança e a atenção? 

Kastrup nos fala de confiança e atenção como pistas. Mas 
será que, no auge de um processo criativo ou de uma 
pesquisa vibrante de um corpo taru andé radicalmente vivo 
(Trancoso/Krenak), ainda faz sentido separá-las? Ou será que 
a experiência mais plena é quando agir com atenção é um 
ato de confiança e confiar é o modo mais atento de 
agir/estar no mundo? 

Exu sugere o conceito de Entrega. A terceira pista seria, 
então, uma educação da atenção para um Estado de 
Presença Confiante e Atenta, onde a dualidade se dissolve. 
É o estado de fluxo (flow), onde o cartógrafo não produz e 
nem aplica um método, mas É o próprio método. 

Ser o método é, então, quando não estar 
obstruído por preconceitos, medo de errar 
ou vontade de controlar.



Quando um pesquisador aberto vai a campo, ele não pensa 
“agora vou usar a confiança, agora a atenção”. Ele 
simplesmente sabe onde procurar. Ele captou uma intuição, 
desenvolveu um tato, um faro, uma escuta profunda. A 
terceira pista é justamente essa síntese: o faro cartográfico 
ou a percepção tátil: é a qualidade de quem confia no seu 
próprio corpo para saber qual folha virar; é quando a 
confiança e a atenção se tornam uma terceira natureza, uma 
entrega, uma presença. 

Kastrup pede atenção nômade e confiança no processo. 
Rolnik, percepção em disponibilidade, corpo como 
instrumento, campo de forças. Exu pede entrega (intuição, 
faro, tato, escuta profunda). Todos convocam uma presença 
capaz de sair da estrada, virar folhas e achar “pulgas”. 

Que “pulgas” (sensações imperceptíveis, incômodos vagos, 
alegrias sutis) se escondem em sua pesquisa? Quais “folhas” 
você precisa virar para enxergar as “pulgas”? Você ouve 
apenas as “árvores” (os fatos, as histórias) ou tenta capturar 
as “pulgas” que estão debaixo delas (um tom de voz, uma 
palavra que se repete, um silêncio significativo, um brilho no 
olho, uma memória que insiste)?

A cartografia nos convida a ser caçadores de “pulgas”. 

Pesquisadores/docentes que não se contentam em andar na 
estrada e apontar as árvores, apostando que é debaixo da 
folha (e não no topo da árvore) que se encontram as pistas 
mais revolucionárias para a invenção de si e do mundo.

A cartografia é um método de valorizar o minoritário, o 
invisível, o que está à beira do caminho.



RESUMÃO 3

SOBRE A ARTE, A FILOSOFIA E A CIÊNCIA 

“Mas ciência, filosofia e arte exigem 
mais: crivam o caos. O cientista, o 
filósofo e o artista voltam da terra dos 
mortos. O artista passa por uma catástrofe e impinge no 

tempo-espaço os vestígios dessa passagem. A arte não 
desfruta de tranquilas certezas. A arte 
salta de pés juntos sobre o abismo. A 

arte, na sua luta contra o caos, produz afinidades com o 
inimigo porque seu acontecimento não se dá sobre 
nenhuma tela, cabeça ou papel em branco. Há sempre uma 
turbulência inominável lhe aguardando”.
(Deleuze&Guattari, em O que é a filosofia?, 1992) 

SOBRE OS MODOS DE EXISTÊNCIA 

"É preciso abrir respiradouros para outros mundos: todo um 
conjunto de determinações do ser-estar: atemporais, não 
espaciais, estranhas, virtuais ou atuais, nas quais a existência 
só se deixa capturar em experiências fugazes, transitórias, 
quase indizíveis - ou que demandam à inteligência um 
esforço terrível para apreender aquilo que ela ainda não 
sabe do que se trata. Apenas um pensamento mais amplo 

pode abarcá-la". A possibilidade funda a 
existência.
(Étienne Souriau, em Diferentes modos de existência, 2021) 

37



BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL – SALA DE AULA (resumão 2 e 3)
Modo exercitado: leituras em voz alta, seguindo sugestão 
metodológica de Roland Barthes + roda de conversa. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia? São 
Paulo: Editora 34, 1992. 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs 4. São Paulo: 
Editora 34, 1997.
KASTRUP, Virgínia; PASSOS, Eduardo; ESCÓSSIA, Liliana da 
(Organizadores). Pistas do método da cartografia: pesquisa-
intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: 
Editora Sulina, 2017. 
KASTRUP, Virgínia; PASSOS, Eduardo; TEDESCO, Silvia 
(Organizadores). Pistas do método da cartografia: a 
experiência da pesquisa e o plano comum. Porto Alegre: 
Editora Sulina, 2025. 
ROLNIK, Suely. Esferas de insurreição: notas para uma vida 
não-cafetinada. São Paulo: N-1, 2018. 
SOURIAU, Étienne. Diferentes modos de existência. São 
Paulo: N-1, 2020. 
TRANCOSO, Déa. Catimbó Zen: Existências Compartilhadas 
– uma filha da folha e os Exus Zambarado e Calunga da 
Calunga Grande em arte, clínica, educação, alegria e cura. 
Tese. (Doutorado em Educação), Faculdade de Educação, 
Unicamp, Campinas, 2024. Disponível em: 
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1411853

https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1411853


BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTAR SUGERIDA 
Para exercitar o pensamento alongado: aquele que escapa 
das estruturas rígidas e binárias da tradição filosófica, 
abrindo-se a linhas de fuga, devires e multiplicidades; 
aquele que Exu chama de “esticar o cérebro até que rache 
e deixe passar o novo”. 

BARRONCAS, Caroline; COSTA, Mônica de Oliveira, AIKAWA, 
Mônica Silva. Retrato da autobiografia enquanto coisa. 
Revista ClimaCom, no. 24, junho, 2023. Disponível em: 
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/retrato/
DELUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs 1. São Paulo: 
Editora 34, 1995. 
DELEUZE, Gilles. Dois regimes de loucos: textos e 
entrevistas preparados por David Lapoujade. São Paulo: 
Editora 34, 2021. 
GALLO, Silvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma 
didática para o ensino médio. Campinas: Papirus Editora, 
2013. 
LAPOUJADE, David. Willian James, a construção da 
experiência. São Paulo: N-1, 2017. 
LEÃO, Cláudia; REMÉDIOS, Maria dos (Organizadoras). 
Estalos, incidentes e acontecimentos como procedimento 
e método da pesquisa em artes. Universidade Federal do 
Pará, Instituto de Ciências e Artes, Livro Aberto, 2020. 
Disponível em: 
https://livroaberto.ufpa.br/items/964c2007-2235-453d-
882d-3fb36f07f8ad
MBEMBE, Achille. Democracia como comunidade de vida. 
São Paulo: N-1, 2025. 
SPINOZA, Baruch. Ética. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/retrato/
https://livroaberto.ufpa.br/items/964c2007-2235-453d-882d-3fb36f07f8ad


AULA DE CAMPO NO MUSEU DA AMAZÔNIA
lavando a palavra magia – alianças com a floresta

40





AULA DE CAMPO NO RIO NEGRO
lavando a palavra magia – alianças com o rio

42





Um corpo, por Vitor de Lima Gonçalves: 
desenho sobre papel machê
(confeccionado por Eriane da Silva Lima), 
com caneta esferográfica azul e lápis preto, 
e digitalizado por Déa Trancoso com filtros 
diversos do Adobe Photoshop Express.



ALGUNS INDÍCIOS SOBRE O CORPO

Indiciar o corpo é 
atravessar fronteiras. 

Pensar – desde o ato do 
respiro, das tensões, 

contrações, contaminações 
– no mesmo passo que 

sentimos a intensidade, as 
vibrações, a energia, os 

movimentos. Ele é gesto, 
expressão, acontecimento, 

linguagem.
É a busca intensa por 

visibilidade, mas 
também é silêncio, 

escuta, recolhimento, 
introspecção. Ele é vida 

que insiste, 
persiste e 

resiste:
a si mesmo, à ditadura, à opressão 

de outros corpos.
ANA MARIA XAVIER DA SILVA NETA

45



Corpo é aquilo que se move. Pensar é corpo, 

sentir é corpo, existir é corpo.

INGRID DO NASCIMENTO BARROS

O corpo é a materialização... 
É alegria instrumentalizada.

Casa da alma.

Abrigo da voz.

KAMILA QUEIRÓZ GUIMARÃES



O corpo é rio de memórias e suas 

metamorfoses em fluxo (fluxo e vida, 

mortes e espiritualidades).
SILMARA MENDONÇA DOS SANTOS

O corpo é uma máquina. 
Máquina de recepção de sentimentos, de 
manifesto de pensamentos. Foge de ser 
apenas orgânico, pois temos um corpo que, 
quando esse orgânico descansa, adormece 
– o corpo, que é vida, transcende. 
ERIANE DA SILVA LIMA



Minhas mãos são condutores da vida. Meus pés 
dançam nas estações da natureza. Meu tronco cai nas 
águas do rio-amor. Minha cabeça é levada pelo vento 
da substância. Substância que revela meu corpo. 

Corpo miúdo, corpo pequeno, corpo 
floresta, corpo comunidade, corpo homem, 

corpo mulher. Sagrado sangue da arte. Enfermo 
pensamento: mistura tudo na criação da vida e sente.
VITOR DE LIMA GONÇALVES



Corpomente pensa em movimento. Existe ao 
acontecer e estar. Ocupações. Ao alongar-se se 

constitui nova-mente. Querenças em composições. Ao 
nascer, vive sem destrezas, mas com sabedorias de 

firmezas: vidas que, ao crescer, se esquecem dos ossos 

que as organizam. És orgânico! Compõem-se 

enquanto húmus – VIDAMORTEVIDA.
CAROLINE BARRONCAS DE OLIVEIRA



O movimento latente da expressão minimal
vem da ação permanente pra levitar no astral:
material transpotente, transpiração corporal. 

O corpo fala
com o corpo
e é um dizer 

que dá gosto...
O corpo 

dentro do 
corpo de Deus, 

o corpo fora 
do corpo da 

gente.

O corpo abriga o corpo, agrupado flutua urgente, 
mostrando com a roupa do corpo de Deus, 

paisagens de dentro do corpo da gente.

O bailado do corpo no palco, no palco do corpo e da gente, 
recebe chuva de palmas, suspiros que brotam silentes 

da inteireza da alma: passado, futuro e presente.

Pra levitar no astral, cometa incandescente,

dervixe celestial, mandala tremeluzente, brilha o corpo na 
entrega, na entrega, na entrega total, cheio 

de luz, consciente.

D
ÉA

 T
R

A
N

C
O

SO



Um corpo que sente arrepios, frios na barriga, alegria, medo e 
mostra os sinais do estresse, do calor, do frio. Um corpo com 

marcas da infância; adora adrenalina. Um corpo em contato com a 
natureza, sentindo o cheiro de mata molhada: sente as águas 

passando, curando, renovando. Um corpo que faz barulho quando 
movimenta os joelhos, os braços e a respiração. 

Um corpo que se emociona rápido e que ama dar gargalhadas. Um 

corpo que quer colo, dar colo e é abrigo. Um corpo que 
escreve, canta, aquece, espirra, sente 

dores por fora e por dentro. Um corpo que é filha, 

mãe, mulher, professora, pesquisadora, aventureira, sonhadora...
NATHÁLIA MOREIRA NUNES



Corpo é 

ancestralidade! 
Carrega em si 
dimensões que 
podem ou não 
serem lidas, mas 
que, em cada traço 
ou curva, produzem 
significados. Nele, 
estão impressas 
marcas de ontem, 
hoje e devir: 
embora essas 
marcas sejam 
únicas são também 
coletivas.
JUCINEI DE SOUZA PEREIRA



O corpo é a manifestação de 
virtudes e fraquezas. 
As fraquezas são como 

um trampolim para a 

evolução das virtudes.
PAULO  ROBERTO SILVA DOS ANJOS

É fraco, é forte. 
O corpo é movimento e 

cansaço. O corpo muda. 
Entra em padrões 

impostos pela sociedade 
capitalista, mas também 
se impõe e se rebela com 
tanta futilidade. O corpo 

sente dor, alegria, 
entusiasmo.

O corpo vive, mas pode morrer, mesmo 
que vivo. E, no fim, todos os corpos, os arrogantes, humildes, 

tristes e felizes se reduzem a pó e se findam – desaparecem.
YARA DE SOUSA BASÍLIO 



Corpo é vida ou o que nos dá a vida? Corpo 
sem vida é cadáver. Corpo sem vida é dor, ou 

com vida? Vida é oportunidade. Dor é 
bênção??? Corpo? Sim, bênção de viver em 

um cadáver, em um corpo que me traduz 
timidamente. Corpo é mistério, magia, 

potência. Corpo é tradutor.
MARIA JUCILÉIA DA SILVA LIMA



Corpo é movimento. É a expressão da alma que fala de 

forma genuína o que sente, o que vê e o que ouve. É 
o ser e o agir no 
mundo. É tornar visível o que é visível.

LÚCIA CRISTINA CORTEZ DE BARROS SANTOS



O indício do corpo mais perene em minha 
mente é possuir vida e vidas dentro e fora de 

si. O corpo como bioma, 
sendo casa de microvidas

formadoras de uma macrovida. Vidas que, por 
vezes, são anárquicas ao próprio abrigo.
MATTHAEUS ANDERSON LIMA DE JESUS  



O corpo é um campo de 
atravessamentos. Nele, as marcas mais 

diversas e curiosas são cicatrizes de brincadeiras que nos 
remetem à felicidade da infância. Mas há rugas de um 

tempo em que as responsabilidades são pesadas. O corpo 
expressa o caminho que a mente determinou a ele. Desde 

pensamentos primários, que poderiam, outrora, ter sido 
negados, a rebeldias que, um dia, se fizeram presentes. 

Assim, o corpo é o movimento do tempo e a relação do meu 
existir com o mundo.

ADDRYAN RYAN TORRES CRUZ



Tudo... Podemos perder tudo, mas não podem nos tirar o 
corpo. O corpo quer acompanhar a velocidade da cabeça e 

da palma da mão. Reinar sobre si mesmo. O corpo não tem 

só uma forma; ele tem forças. Corpo é 
muitos. Corpo nunca acaba. Corpo sou eu 

inteiramente. Vida.
NATÁLIA FRANCISCA PEREIRA FRANCO



ENCRUZILHADAS DE EXU: BRICOLANDO BRECHAS 

59













LINKS  PARA PERFORMANCES DESCOLONIZADORAS

1. Banho de Folhas, por Fanuela Vasconcelos + registros 
fotográficos da aula de campo no Museu da Amazônia:

https://www.instagram.com/p/DN3nDI63GlQ/?img_index=1

2. Registros da aula de campo num flutuante do Rio negro:
https://www.instagram.com/p/DN0mWnJ2lnj/?img_index=1

3. Performance “O que é ciência?”, por Jackeline Monteiro e 
Vitor Lima, com participação dos pesquisadores:

https://www.instagram.com/p/DNwIf3F0m7D/
https://www.instagram.com/p/DNwMG93WOGx/

https://www.instagram.com/p/DNt1DeGUuo3/

4. Bibliografia utilizada:
https://www.instagram.com/p/DNHDiyKOYcO/

65

https://www.instagram.com/p/DN3nDI63GlQ/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/DN0mWnJ2lnj/?img_index=1
https://www.instagram.com/p/DNwIf3F0m7D/
https://www.instagram.com/p/DNwMG93WOGx/
https://www.instagram.com/p/DNt1DeGUuo3/
https://www.instagram.com/p/DNHDiyKOYcO/


LAVANDO PALAVRAS COM GILLES DELEUZE

MANIFESTO DAS CIÊNCIAS’RIO: 
PARAVRAS EM CORRENTEZA 

Ana Maria Xavier da Silva Neta 
Mônica de Oliveira Costa

O rio das curvas

66



Lavar as palavras é abrir frestas na linguagem para que a 
respiração daquilo que não se sabe possa atravessar o 
corpo. É o que Deleuze e Guattari chamam de linhas de 
fuga: movimentos que não negam o mundo, mas desviam, 
dobram e reinventam. Escrever é experimentar essa 
velocidade do pensamento que não se prende por 
definições rígidas. Como se cada palavra, antes de ser um 
conceito, fosse um corpo: corpo’Ciência, corpo’Filosofia, 
corpo’Método, corpo’Arte, corpo’Linguagem, 
corpo’Gente. Palavras’corpo, palavras’rio, 
palavras’floresta, palavras que convocam as águas para 
inventar outras vidas. 

Uma linha de fuga não é uma saída, mas uma entrada 
outra. Lavar as palavras é produzir rachaduras, rasgar o 
tecido do que já está instituído para que nelas passem 
ventos, memórias e vozes múltiplas. Não se trata de 
apagar o conceito, mas de atravessá-lo com vida, com 
experiência, com aquilo que insiste e resiste na borda. A 
ciência lavada deixa de ser um método fechado e se torna 
corpo poroso, aberto ao inesperado. A filosofia lavada não 
é só a história dos sistemas, mas a força de pensar com o 
mundo, não sobre ele. Lavar é mergulhar as palavras 
naquilo que as excede, naquilo que a teoria sozinha não 
alcança. Rios. 

E o método? Lavar é deixar de ser trilha única e se tornar 
rizoma. Deleuze e Guattari lembram que um rizoma não 
começa nem termina, mas sempre recomeça no meio (no 
entre). Método’linha, método’fissura, método que 
permite à arte enfrentar o caos e criar um cosmos. Assim 
como, também, lavar a linguagem é devolvê-la à sua 
estranheza. 



Escrever como quem fala em voz alta para si, e, de 
repente, se reconhece no som do que não sabia. O 
sujeito lavando-se descobre que não é fixo, mas 
rizomático: múltiplas linhas atravessam cada um de nós. 
Somos constelações de modos de existência, parciais, 
sempre em devir.

A cartografia lavada não quer capturar o território, mas 
segui-lo. É mapa que se desenha enquanto caminhamos, 
mapa que se apaga e se refaz, mapas-ensaios. Atenção, 
confiança, presença, entrega, precisamos fazer lavagens 
lentas, pois nelas habitam os gestos de pesquisas outras, 
que não separam o corpo do pensamento, a razão da 
emoção, as águas das terras. 

Dizer de uma ciência contracolonial. É preciso primeiro 
lavá-la de tudo que a universidade aprisiona. Temos que 
tirar a ideia dos saberes únicos, sermos contra a 
universidade que se fecha em muros e hierarquias. A 
universidade lavada talvez seja aquela que aprende com 
a floresta, com os rios, com as mulheres que fazem 
ciência sem precisar separar saber e vida.

Clarice Lispector dizia “Escrevo como quem aprende.” 
Lavar as palavras é isso: escrever para desaprender as 
certezas, para permitir que outros mundos sejam 
possíveis naquilo que dizemos. Cada palavra lavada se 
torna um convite ao devir, à criação, àquilo que nunca 
cabe inteiro na teoria, mas atravessa como vento.

Lavar a palavra Ciência. Diante de tantos negacionismos e 
políticas de morte, multiplicar outras ideias de Ciência. 



Lavar a Ciência até que o sentir, o sonhar, o florestear
materializem outras possibilidades inventivas e 
provocativas de um amanhecer diário.

Lavar a Ciência da pressa, do não respirar, das pressões 
dos supostos resultados a serem alcançados, do 
ranqueamento dos ditos sucessos científicos.

Lavar a Ciência que produz em larga escala.

Lavar a Ciência dos modismos. 

Fecho os olhos. Entro em sonho. Sinto no movimento do 
barco que estamos passando numa curva. Sinuosa. 
Longa. Demorada. Chegamos a um porto. Rio 
transbordando. É tempo de cheia. O racional é 
abandonado. Não é de natureza explicativa, 
comprobatória. As lágrimas vêm. Elas sempre vêm. 
Substituem as palavras. Um outro modo de encontro. É 
como se o coração do rio tocasse o meu coração. 

As conversas com as águas que estão depois da curva 
convocam uma ciência outra. CiênciaS, no plural, como 
modo de agir no mundo. Uma ciência Clínica – devir, 
cura, linguagens. 

Essas águas lavam o enquadramento cartesiano que colou 
à Ciência uma ideia de comprovação da Verdade, 
generalização dos resultados, e a ideia de uma única 
ciência. 

Afirmar uma Ciência’Vida’Viva. 



Enamoradas com Krenak, disparamos a necessidade de 
olhar a partir de outras perspectivas, inventar uma ciência 
em encontros com raízes, folhas, águas... Multiplicar as 
possibilidades de se pensar ciência para além dos 
humanos. CiênciaS germinantes. Em estado de 
inauguração. A ciência não como resultado, mas como 
vida, uma maquinaria para produzir e ocupar brechas.  

Lavo ciência na beira do rio.
Deixo que a água arraste o peso das fórmulas, 

que desmanche os gráficos, 
que devolva ao barro a exatidão que nunca existiu. 

Ciência, agora, é folha caída e se refaz no tempo da chuva.
Filosofia escorre pelos dedos...
Ela não se explica, se respira.
Um sopro que vira pergunta,
Uma pergunta que germina. 

O método, vejo como um velho senhor,
ele perdeu o sapato, esqueceu a régua. 

Sai dançando descalço na lama, aprende com o tropeço, com o desvio.
A arte enfrenta o caos em aquarelas e inventa cores novas. 
O sujeito se quebra em tantos que já não sei quantos são.

Rizomas que crescem na pele,
Lavo com cuidado para não matar o que brota.

Só mais um mergulho…
Lavo a docência contracolonial com as vozes da mata, 

com a sabedoria das mulheres que não pedem licença para existir.
Eu também não quero pedir licença.

A universidade é uma canoa, não um prédio.
E, quando termino, percebo: as palavras não são mais as mesmas.

Nem eu.

REFERÊNCIAS
KRENAK , Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia 
da Letras, 2020. 
LISPECTOR, Clarice. Água viva. Rio de Janeiro: Rocco, 1998.



UNIVERSIDADE 
Caroline Barroncas

Natalia Francisca
Hannyn Barbara

Fanuela Vasconcelos

No Latim medieval “universitas” era totalidade, conjunto 
ou comunidade, designando corporações de mestres e 
estudantes (universitas magistrorum et scholarium) que 
se reuniam em cidades como Bolonha, Paris e Oxford, a 
partir do século XII (Jaeger, 2001).

Na Grécia antiga, a Paideia constituía o ideal formativo 
que articulava filosofia, ciência, política e ética. Platão 
funda sua Academia e Aristóteles, seu Liceu – não como 
universidades no sentido moderno, mas como lugares de 
encontro e transmissão de saberes, em diálogo com a vida 
da polis. Assim, a universidade, em seu sentido mais 
originário, foi concebida como comunidade de 
pensamento e prática, como horizonte de formação 
integral (Jaeger, 2001).

Os sumérios e acádios já registravam, em tabuletas de 
argila, listas de astros, de cálculos e de legislações, como 
no célebre Código de Hamurabi. A universidade, nesse 
sentido, estava inscrita na argila e no fogo, como memória 
coletiva destinada a atravessar gerações.



No mundo árabe-islâmico e turco-persa, a ideia de 
universidade floresceu nas madraças e nas grandes 
bibliotecas, como a Casa da Sabedoria, em Bagdá, no 
século IX, e a de Córdoba, no século X. Machado (2010), 
em sua tese, aponta que o ensino nas instituições 
islâmicas de ensino superior precedeu e influenciou o 
modelo europeu, tanto no método quanto na organização 
comunitária. Ali, o saber era concebido como rede de 
traduções, em que autores como Avicena e Averróis
preservaram e reinventaram tradições gregas, indianas e 
persas. Universidade, então, era uma espécie de 
caravançarai (estalagem pública) do conhecimento: um 
lugar de passagem e circulação.

Os mesopotâmicos e os persas concebiam o saber como 
administração da vida e dos ciclos naturais. Machado 
(2010) mostra que os textos mesopotâmicos, como o 
Enuma Elish, e as tábuas astrológicas, não separavam 
cosmos e corpo, deuses e homens, ritos e escrita. Nesse 
horizonte, a universidade era invocação e ritual, lugar 
onde o conhecimento organizava a própria existência 
cósmica.

Na Europa medieval, o termo ganha corpo institucional: 
universitas passa a designar a comunidade legalmente 
reconhecida de mestres e estudantes. Segundo Jacques 
Verger (1999), as universidades medievais consolidaram a 
ideia de autonomia relativa, com estatutos próprios e 
corpo docente-estudantil. No entanto, ao lavar a palavra 
universidade, percebemos que ela não nasceu ali, mas 
carrega vestígios de muitas travessias – da Mesopotâmia 
ao Islã, da Grécia ao Ocidente cristão.



Na universidade ocidental (marcada pela vaidade, 
exclusão, separação entre o que se considera ciência e 
não ciência), sempre existiu travessias de muitos povos, 
muitas epistemes, como que para lembrar o esqueleto de 
sua carne de multiplicidade inerente. Nesse sentido, lavar 
essa palavra é  devolver seu caráter de rio que atravessa 
culturas, línguas e histórias. 

REFERÊNCIAS
MACHADO, Cristina de Amorim. O papel da tradução na 
transmissão da ciência: o caso do Tetrabiblos de Ptolomeu.
Rio de Janeiro, 2010. 273 p. Disponível em: 
file:///C:/Users/Info/Downloads/O_papel_da_traducao_na_
transmissao_da_ci.pdf
JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. 4. 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. Disponível em : 
https://www.academia.edu/22044275/Werner_Jaeger_Paid
%C3%A9ia_A_forma%C3%A7%C3%A3o_do_homem_grego
VERGER, Jacques. As universidades na Idade Média. São 
Paulo: Edusp, 1999.

about:blank
https://www.academia.edu/22044275/Werner_Jaeger_Paid%C3%A9ia_A_forma%C3%A7%C3%A3o_do_homem_grego


DESENVOLVIMENTO

Eriane da Silva Lima
Maria Juciléia da Silva Lima

Nathália Moreira Nunes

Entre Rios e Selvas verdejantes, como no hino ao Careiro, 
enquanto aguardávamos o início da aula-encontro de “As 
Bases Epistemológicas do Ensino de Ciências”, iniciamos a 
lavagem da palavra desenvolvimento, mergulhando nas 
águas escuras que se assemelham a um chá preto, feito 
das misturas de decomposição de matéria orgânica 
oriunda das florestas e comunidades banhadas pelo Rio 
Negro e seus afluentes.

A palavra desenvolvimento, no português 
contemporâneo, deriva do verbo desenvolver, com 
sentidos de fazer crescer, progredir e desenrolar (Ferreira, 
2010). Sua etimologia remonta ao latim volvere, com 
sentido de rolar ou fazer girar (Houaiss & Villar, 2001), de 
onde também emerge o prefixo /des/, indicador de 
oposição ou reversão. Assim, envolver (do latim involvere) 
equivale a enrolar ou cobrir, enquanto desenvolver seria, 
literal e etimologicamente, desenrolar, ou seja, libertar 
aquilo que estava preso ou oculto. 

Portanto, desenvolvimento é conceito que abrange 
crescimento e evolução. Na economia, significa aumento 
da capacidade de produção e de melhoria de vida. 
Socialmente, refere-se à promoção de igualdade, melhor 
educação e saúde, qualidade de vida. No campo pessoal, 
autoconhecimento, aprimoramento de habilidades. 
Desenvolvimento, então, parece ser necessário para um 
mundo melhor.



Meia volta, volver! 

Desenvolver à base de quê? 
Do que cresce? 
Do que progride? 
Oculto para quem? 
O que é essa qualidade de vida? 
Que habilidades serão aprimoradas? 
Por que igualdade e não equidade? 
Que produção precisa ser aumentada?

Extraímos os frutos das árvores
Expropriam as árvores dos frutos

Extraímos os animais da mata
Expropriam a mata dos animais

Extraímos os peixes dos rios
Expropriam os rios dos peixes 

Extraímos a brisa do vento
Expropriam o vento da brisa

Extraímos o fogo do calor
Expropriam o calor do fogo

Extraímos a vida da terra
Expropriam a terra da vida

Politeístas!
Pluristas!

Circulares!
Monoteístas!

Monistas!
Lineares!

(Bispo Dos Santos, 2015, p.17)



Desenvolvimento, quando observada etimologicamente, 
carrega a ideia de (des)envolver, ou seja, retirar o 
envolvimento, desfazer o que está embrulhado. 

Antônio Bispo dos Santos, conhecido como Nego Bispo, 
propõe que esse termo, tão presente nas políticas 
públicas e discursos institucionais, deve ser questionado, 
pois parte de uma lógica colonial que desconsidera os 
saberes e modos de vida dos povos tradicionais. Deixamos 
de nos envolver para desenvolver, antes nos envolvíamos, 
realizávamos os afazeres necessários para o bem-viver 
sempre juntos. Agora, para ser desenvolvidos vivemos 
sem envolvimento: sozinhos, fracos e cansados. 

Nego Bispo (2023) afirma que precisamos voltar ao saber 
orgânico: o saber que nos envolve, o saber do ser. Para 
ele, o desenvolvimento é uma forma de desorganizar o 
que já está organizado, revelando que, muitas vezes, o uso 
desse conceito ignora os modos de organização das 
comunidades quilombolas e indígenas.

Portanto, ao mergulhar no Rio Negro, lavamos a palavra, 
seus significados impostos, abrindo espaço para outros 
sentidos possíveis: menos universais, mais enraizados nas 
águas e florestas da Amazônia.

Descolonizando a palavra.

Em grego, a palavra physis, que traduzimos como 
natureza, nasce do verbo phuo: brotar, crescer, deixar-se 
expandir. O desenvolver-se, nesse horizonte, não se 
explica por uma lógica externa, mas pelo próprio 
movimento da vida em seu fluxo contínuo.



Nas cosmologias indígenas, percebemos que a noção de 
desenvolvimento não encontra tradução imediata. Entre 
os Yanomami, por exemplo, não há um termo que 
corresponda a essa ideia. O termo yanõmami thëpë
significa “seres humanos”, afirmando uma ligação com a 
floresta e a coletividade, sem separar o viver daquilo que 
o sustenta. O que, para nós, aparece como progresso, 
para eles é apenas continuidade da vida em seus ciclos.

Entre os povos Guarani e Kaiowá, desenvolvimento 
também se distancia do que o português designa. Mais 
próximo, tem a palavra tekohá, que não é apenas 
“território”, mas o lugar onde a vida pode florescer: terra, 
floresta, água, plantas medicinais, o espaço que torna 
possível existir. Já arandu é o “saber” que se acumula na 
experiência partilhada com o ambiente , na escuta da 
floresta, no ritmo do tempo vivido – e não em livros..

No tupi-guarani, a palavra sapó significa “raiz”, evocando 
aquilo que nutre e sustenta, em um sentido muito 
próximo da vida que se fortalece a partir do que a conecta 
ao chão. E aysú, traduzida como “amor”, não se restringe 
ao afeto entre pessoas, mas nomeia um vínculo profundo 
que envolve natureza, comunidade e espírito.

Dessa maneira, ao atravessarmos diferentes línguas e 
mundos, vemos que o desenvolver-se não é, 
necessariamente, avançar ou acumular. Pode ser criar 
raízes, manter a vida em equilíbrio e tecer relações que 
fortalecem a coletividade. 

O desenvolvimento, nesse sentido, não é um destino, mas 
um modo de estar no mundo em conexão com aquilo que 
nos permite a existência.



REFERÊNCIAS
BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: 
modos e significados. Brasília. INCTI: Instituto Nacional de 
Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e na 
Pesquisa, 2015.
BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São 
Paulo: Ubu Editoria/PISEAGRAMA, 2023. 
DICIONÁRIO TUPI-GUARANI. Disponível em: 
https://maniadehistoria.wordpress.com/mini-dicionario-
tupi-guarani/
ESCOBAR, Arturo. Sentipensar com a Terra: novas leituras 
sobre desenvolvimento, território e diferença. São Paulo: 
Editora Elefante, 2016.
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Dicionário 
Aurélio da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2010.
HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro Sales. Dicionário 
Houaiss da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 
2001.

https://maniadehistoria.wordpress.com/mini-dicionario-tupi-guarani/


ARTE

Jackeline dos Santos Monteiro
Lúcia Cristina Cortez de Barros Santos

Vitor de Lima Gonçalves

Acontecimento
Relacional da 

Transdisciplinaridade do
Encanto 

Nossa lavagem é um suspiro em águas territoriais 
Amazônidas, do que nos toca, da essência ancestral de 
uma memória que foge do pensar tradicional, da conexão 
com a vida humana e não humana, do sentir, das 
experiências com o vidarte, educarte, florestarte e muitos 
outros modos de videxistência. No que nos atravessou 
durante as travessias da disciplina “As Bases 
Epistemológicas do Ensino de Ciências”.

Nada aqui é por acaso. Traços, cores, fontes... Tudo tem 
um significado para nós. Porém, deixamos que sigam seus 
próprios mergulhos para pensar os detalhes. 

Segundo o Dicionário Oxford de Arte, arte é uma 
atividade humana que envolve talento criativo ou 
imaginativo, abrangendo diversas áreas como a pintura, 
escultura, música e literatura. 



Do latim ars, literalmente "técnica", "habilidade", 
"conhecimento" ou "maneira de fazer", arte é uma gama 
diversificada de atividades humanas e seus produtos 
resultantes: envolve talento criativo ou imaginativo, 
geralmente expresso em proficiência técnica, beleza, 
poder emocional ou ideias conceituais.

A raiz mais remota do termo encontra-se na raiz indo-
europeia “ar”, presente no sânscrito, cujo sentido é 
“fazer”, “produzir” ou “adaptar”. No grego antigo, o 
conceito equivalente era “téchne” (τέχνη), de onde vem 
técnica, significando, também, habilidade adquirida e 
ligação entre mestre e discípulo, posteriormente 
traduzido pelos romanos como “ars”.

A palavra arte passou, com o tempo, de significar apenas 
habilidade prática para englobar atividades criativas com 
objetivos estéticos, ligados à expressão, beleza, 
comunicação, emoção e, mais recentemente, crítica e 
reflexão.

Conceitualmente, ARTE passou por várias transições. Mas 
ainda é muito comum falar em arte para dizer de algo 
mais erudito: artes plásticas, por exemplo – algo clássico. 
No entanto, não queremos nos prender a isso. 

Nosso exercício transita pelo sentir, transbordar, abstrato, 
concreto, devaneio, caos. 

Nosso exercício se realiza na ruptura. 

Nosso exercício transborda na vida.

ARTE não é espelho, nem cópia, nem imitação de um 

real prévio.



É rizoma, é fluxo, é aquilo que escapa das formas rígidas e 
se faz sempre em variação.

Nossa travessia é deixar a correnteza expulsar o conceito 
de arte como disciplina delimitada, como pintura, música, 
teatro, dança, para reconhecê-la como potência de vida, 
como devir. Todos somos artistas, não porque dominamos 
técnicas, e, sim, porque nos afetamos e produzimos 
afetos.

ARTE é vento.

Não pede moldura, não exige palco, não se contenta em 
caber numa definição. Vai e vem, move-se em direções 
imprevisíveis, desloca nossos corpos, arranca nossos 
pensamentos do chão da obviedade.

Ela não se encerra em produto: é um processo. 

Ela não se aprisiona em estilo: derrama multiplicidades.

O que importa não é “o que é arte”, 
mas o que a arte faz: suas linhas de 
fuga, seus encontros de intensidades, 
seus atravessamentos entre o 
humano, o não humano e o ainda 
impensado.



ARTE é o fora que nos atravessa e o dentro que nos implode, 
sem limitação. É afecção que inventa mundos, fabulações, 
corpos outros. É o abstrato que, paradoxalmente, nos torna 
mais concretos na experiência de viver. É despregar da 
tradição que a cristaliza e abri-la ao banzeiro das diferenças. 
É corpaço, mistura de ossos, veias, cipós e letras que se 
torcem em novas formas. Uma vida-conceito em 
movimento, sempre no entre, sempre no vir-a-ser. 

ARTE É IMAGISSOPRO: IMAGEM QUE SOPRA E SE DISSOLVE 
NO INSTANTE EM QUE NASCE. 

É VENTOMENTE, PENSAMENTO QUE NÃO SE FIXA, MAS 
VAGA COMO BRISA INDOMÁVEL. 

É RIOSCRITO, ESCRITA QUE SE DEFORMA, QUE SE DISTORCE, 
QUE CRIA SUAS PRÓPRIAS OUTRAS ÁGUAS.

REFERÊNCIAS
AIDAR, Laura. Significados. Arte e Cultura. Disponível em: 
https://www.significados.com.br/arte/
FADC. 100 anos da Semana de Arte Moderna: o conceito de 
arte e suas formas de expressão. Disponível em: 
https://www.fadc.org.br/noticias/100-anos-da-semana-de-
arte-moderna-o-conceito-de-arte-e-suas-formas-de-
expressao
ETIMOLOGIA. Etimologia, origem do conceito. Etimologia de 
Arte. Disponível em: https://etimologia.com.br/arte/
HORA MARTE. O que é arte. Disponível em: 
https://www.pan-horamarte.com.br/2017/03/o-que-e-arte/

https://www.significados.com.br/arte/
https://www.fadc.org.br/noticias/100-anos-da-semana-de-arte-moderna-o-conceito-de-arte-e-suas-formas-de-expressao
https://etimologia.com.br/arte/
https://www.pan-horamarte.com.br/2017/03/o-que-e-arte/


LINGUAGEM

Jucinei de Souza Pereira
Kamila Queiróz Guimarães

Vinicius Costa Matos
Yara de Sousa Basílio  

Em sânscrito, o símbolo भाषा (bhāṣā) corresponde à 
“capacidade de comunicar-se por meio de palavras ou 

gestos”. A linguagem pode ser considerada o 
maior feitiço inventado pelo ser humano, 
pois possui poder para curar, machucar e até destruir. 

Na tradição bíblica, a linguagem também ocupa um lugar 
central. O episódio da Torre de Babel — cujo termo 
significa “confusão” — é interpretado como o momento 
em que teria ocorrido a origem da diversidade de línguas 
faladas no mundo.

A noção de linguagem, tanto no contexto acadiano quanto 
na perspectiva de Roland Barthes em Aula (1977), é muito 
mais do que um simples sistema de signos. Em ambos os 
casos, assume um papel de poder, identidade e disputa 
simbólica.

No caso acadiano, a linguagem é compreendida como 
elemento central na construção de uma identidade 
coletiva. Ela não se restringe ao francês “padrão”, mas 
engloba também variantes locais, como o chiac, bem 
como representações sociais e ideológicas ligadas à 
resistência cultural e política. 



Nesse contexto, é, então, patrimônio e, ao mesmo tempo, 
reinvenção, servindo como espaço de afirmação da 
resistência do acadiano diante das pressões externas – a 
dominação do inglês, por exemplo. Dessa forma, para os 
acadianos, linguagem é movimento — elos que carregam 
memórias, tradições e lutas, mas que, também, se 
transformam a partir do encontro de culturas. 

Em Barthes (1977), no contexto capitalista, a linguagem é 
vista como instrumento de poder e ideologia. Para o 

autor, no capitalismo, os signos não circulam 
de forma neutra, mas como mercadorias 
padronizadas que legitimam hierarquias 
sociais e reforçam relações de dominação 
simbólica. Apesar disso, Barthes ressalta a 

possibilidade da linguagem também se abrir à criação e à 
resistência, rompendo com sua função institucionalizada e 
escapando parcialmente à lógica mercantil.

Os dois pensamentos atribuem à linguagem um caráter 
político, social e cultural, indo além da comunicação: 
tanto as formulações acadianas quanto o pensamento de 
Barthes enfatizam a linguagem a partir de possíveis (e 
impossíveis) sobrevivências culturais contra-hegemônicas.

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. A bíblia da mulher: leitura, devocional, estudo. 
Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2011.
BARTHES, Roland. Aula. São Paulo: Cultrix, 1977.



BOUDREAU, Annette. A construção das representações 
linguísticas na Acádia. Interfaces Brasil/Canadá, Rio 
Grande, n. 10, 2009. Tradução de Ana Lúcia Silva Paranhos. 
Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/interfaces/
article/download/7059/4884
BOURDIEU, Pierre. Ce que parler veut dire. Paris: Fayard, 
1982. Disponível em: 
https://www.google.com/search?q=https://geics.paginas.u
fsc.br/files/2012/11/BOURDIEU-P.-A-economia-das-trocas-
lingu%25C3%25ADsticas.pdf
BLOMMAERT, Jan; VERSHUEREN, Jef. Debating Diversity: 
Analysing the Discourse of Tolerance. London: Routledge, 
1998. Disponível em: 
https://biblio.ugent.be/publication/300745
CIVIL, Miguel; GELB, Ignace J.; OPPENHEIM, A. Leo; REINER, 
Erica (Ed.). The Assyrian Dictionary of the Oriental 
Institute of the University of Chicago. Chicago: The 
Oriental Institute, 1973. Disponível em: 
https://oi.chicago.edu
GLOSBE. Dicionário acadiano-português. Disponível em: 
https://pt.glosbe.com/akk/pt
LABOV, William. Sociolinguistic Patterns. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 1976. Disponível em: 
https://archive.org/details/sociolinguisticp00will
MILROY, James; MILROY, Lesley. Authority in Language: 
Investigating Standard English. London: Routledge, 1987. 
Disponível em: 
https://archive.org/details/authorityinlangu0000milr_k9k2

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/interfaces/article/download/7059/4884
https://www.google.com/search?q=https://geics.paginas.ufsc.br/files/2012/11/BOURDIEU-P.-A-economia-das-trocas-lingu%C3%ADsticas.pdf
https://biblio.ugent.be/publication/300745. Acesso em 05/09/2025
https://oi.chicago.edu/?utm_source=chatgpt.com
https://pt.glosbe.com/akk/pt?utm_source=chatgpt.com
https://archive.org/details/sociolinguisticp00will
https://archive.org/details/authorityinlangu0000milr_k9k2


FILOSOFIA

Addryan Ryan Torres Cruz
Matthaeus Anderson Lima de Jesus

Paulo Roberto Silva dos Anjos

A palavra Filosofia surge de dois conceitos complexos e 
igualmente libertadores: “Philo”, que significa amor, e

“sophia”, que significa sabedoria. Amor à sabedoria, 
amor ao conhecimento. Porém, não amor no sentido de 
possuir, não o amor de ter alguém ou algo nas mãos, 

seguro. É um amor inquieto, que não se satisfaz 

nunca, que corre atrás de algo que, talvez, nem seja 
alcançável - impossíveis. Filosofia, portanto, não começa 
sua navegação no saber, mas sim na falta dele.

O grande problema é que esse amor se tornou burocrático, 
político, ideológico e erudito. Há dois mil anos, Sêneca 
(s.d., apud Epifania Experiência, 2019) já denunciava isso: o 
risco da Filosofia se transformar em Filologia (o estudo das 
palavras), por meio de erros dos mestres e alunos, os quais 
buscavam o desenvolvimento do debate e da perspicácia, 

em detrimento do desenvolvimento da alma e da 
arte de viver. 

Não mais vida, prática, enfrentamento da morte, do medo, 
da alegria, era (ou ainda é/) o mais importante, mas, sim, o 
exercício de textos, comentários sobre comentários, 
palavras sobre palavras. Como se o coração da Filosofia 
fosse arrancado e jogado aos cínicos, sobrando só um 
esqueleto de metal fino, polido, frio e técnico. 



É aqui que a ideia de lavar a palavra emerge no desaguar 
de tantos conceitos e tantas palavras. Lavar, não para 
deixar branca, sem mancha ou marcas de uso. É esfregar 
até arrancar a crosta de clichês encrustados no seu 
couro. Fazê-la respirar. 

Filosofia, lavada, não é disciplina escolar para decorar 
correntes e principais ideias de um ou de outro 
pensador, não é listar filósofos ordenados por datas, não 
é autoajuda. É um modo de viver a vida, é pergunta 
socrática, é busca, ponderação e prática sobre como 
lidar – e se juntar – com a arte da vida.

Quando observada por tal ângulo, Filosofia volta a ser 
um exercício. Não um exercício de papel e caneta, mas 

de corpo e consciência. 

Filosofia é fluir no banzeiro [1] que é o 

imprevisto da vida. Como dito por Epicteto (s.d., apud 
Epifania Experiência, 2019), “Pois assim como o material 
do carpinteiro é a madeira, e a do estatutário é o bronze, 
a matéria-prima da arte de viver é a própria vida de 
cada pessoa”. 

E, assim, como qualquer modo de arte, tal exercício é 
árduo. Requer treino e constância. Treino para suportar 
o que não depende de si, treino para não se afogar em 
emoções que nos submergem facilmente, treino para 
encontrar serenidade em meio à tempestade.

[1] Termo regional, utilizado para descrever as ondulações na superfície de um rio, 
causado por ações naturais ou passagem de uma embarcação.



Portanto, não faz sentido falar dessa Filosofia sem 
mencionar duas palavras gestadas no âmago dela: 
ataraxia e apatheia (Epifania Experiência, 2024). Ataraxia, 
para os epicuristas e céticos, é aquela almejada 
tranquilidade na alma, quando as perturbações, enfim, 
param de bater na porta. Apatheia, para os estóicos, é 
não ser escravizado pelas paixões e sentimentos 
descontrolados. Não é o ato de virar rocha, mas de ganhar 
uma espécie de liberdade que ninguém pode roubar.

No fim das contas, lavar a palavra Filosofia é devolvê-la ao 
seu lugar de origem; é botá-la ao sol e deixar escoar toda 
crença, ideologia e “pompa”; mostrar sua verdadeira face 
a quem quiser ver. Filosofia é amar a sabedoria, sabendo 
que você nunca a possuirá plenamente, é se colocar em 
prontidão, quando a filologia sufoca a vida, é buscar um 
estado de serenidade potente, construída com o 
constante exercício de ponderar, pensar, refletir e outros 
infindáveis verbos ligados ao amor à sabedoria. 

Mas, atenção! Filosofia lavada não é só o 
que se pensa: é também o que se vive.

REFERÊNCIAS
EPIFANIA EXPERIÊNCIA. Estoicismo, A Arte de Viver em 
Paz Sob Qualquer Circunstância. YouTube, 27 de junho de 
2019. Disponível em 
https://www.youtube.com/watch?v=sqLo6C2WGi0
EPIFANIA EXPERIÊNCIA. Toda a história da Filosofia. 
YouTube, 28 de agosto de 2024. Disponível em 
https://www.youtube.com/watch?v=Y9_UovLgduo

https://www.youtube.com/watch?v=sqLo6C2WGi0
https://www.youtube.com/watch?v=Y9_UovLgduo


CORPO

Déa Trancoso  

No nascedouro da ciência, os grandes cientistas produziam 
conhecimento para tocar a imensidão que rodeia a 
existência. A questão foi e sempre é inescapavelmente 
existencial, diz Exu. Uma existencialidade (“o que somos 
nós”, “o que é aqui”) profundamente entranhada aos 
modos físicos de existir da (e na) terra, como nos ensinam 
os povos originários ao redor do planeta. Ou seja: uma 
existencialidade a la Galileu, Copérnico, Newton e, até 
mesmo, Einstein, que modulavam e transduziam suas 
ciências antes desse grandioso termo (a transcendência) 
ter sido envenenado na fronteira na Era Comum com 
entrada acachapante da Igreja no apagamento, controle e 
homogeneização (sempre por meio de violências brutais) 
dos diferentes modos de existir. 

A transcendência de que falo é imanente: o 
transcendental presente no misterioso último texto de 
Deleuze: “imanência: uma vida...”. É essa transcendência 
imanente, como sugere Deleuze que nos convoca a pensar 
uma ciência não como mero instrumento de dominação 
ou acumulação de conhecimentos, mas como gesto 
cósmico de participação no mistério daquilo que 
chamamos de real.

Desse modo, longe de ser uma negação do transcendente, 
o imanente é a sua radicalização: não há um “lá fora”
separado de um “aqui”, mas dobras de infinito no finito, 
vidas que se expressam sob todas as formas – sem se 
reduzir a nenhuma.                           



Grandes cientistas (Galileu, Einstein) operaram nesse 
plano de imanência transcendente – não porque 
buscassem um Deus além do mundo, mas porque 
desvendaram (em observações, equações e produções) 
os ritmos do cosmos – os mesmos que pulsam no 
coração das florestas, nas danças dos astros e nos 
cantos-torés dos povos originários. A ciência, em seu 
nascedouro, era um diálogo com esse mistério 
imanente; uma resposta ao espanto primordial: o que é 
isso que nos cerca e nos constitui?

A Igreja, ao confiscar o transcendente e transformá-lo 
em dogma, separou o sagrado do mundano, o sujeito 
do objeto, o conhecer do bem viver. Mas a 
transcendência imanente (aquela que Deleuze 
vislumbra em “Imanência: uma vida...”) dissolve essas 
dicotomias. Ela é o movimento pelo qual a vida se 
experimenta a si mesma, sem hierarquias entre 
humanos e não humanos, entre o físico e o metafísico, 
entre visíveis e invisíveis. É o que os indígenas, os 
afrodiaspóricos, Donna Haraway, Exu e outras tantas 
ontologias sabem quando afirmam que a terra não é 
um recurso, mas um parente. É a geometria (e não 
apenas números) do próprio devir que Einstein via na 
curvatura do espaço-tempo.

E é precisamente aí, nessa absurda intuição geômetra 
de Einstein, que Deleuze nos alerta que o poder é 
sempre um impedidor de potência. Enquanto potência 
é fluxo, criação, devir, o poder é captura, estratificação, 
paralisia do movimento/inércia.



No alvorecer da Era Comum, a Igreja e o Estado (em 
suas primeiras formas centralizadas) começaram a tecer 
alianças espúrias, institucionalizando o sagrado, 
transformando a transcendência imanente em 
transcendência hierárquica, o mistério do real em 
dogma administrável. As máquinas eclesiástica e estatal, 
em conluio, passaram a operar como densidades de 
majoritarização, esmagando as singularidades sob o 
peso de uma narrativa possível: a do controle dos 
corpos, das ciências e dos tempos. 

Hoje, essa aliança perversa se multiplica: igrejas, 
poderes majoritários em seus perverso modos 
neoliberais, corporações tecnocráticas. Todos são 
agentes da mesma lógica: roubar, envenenar, 
vilipendiar, depauperar e apagar as vitalidades para 
convertê-las em poder sobre a vida. Mas a potência, 
como nos lembram Spinoza e Deleuze, nunca 
desaparece: ela resiste nos corpos, nos interstícios, nas 
brechas, nas margens onde a ciência ainda ousa ser 
pergunta que flui e reflui – e não resposta pronta que 
domina e mata, onde Exu insiste na terra como um 
território artístico que não se deixa dominar, onde os 
corpos dissidentes escapam às normatizações. 

A tarefa do pensamento, então, é desatar esses nós de 
poder para liberar novamente a potência, reativando o 
“como”, o “quem sabe” e o “e se...”. Porque, no fim, só 
há ciência, filosofia e corpos radicalmente vivos onde o 
espanto ainda viceja.



Nesse sentido, segundo Exu, a verdadeira ciência é sempre 
xamânica: ela não explica o mundo, mas dança com ele, 
abrindo passagens entre os domínios do visível e do 
invisível. O laboratório, o observatório, o terreiro e a maloca 
são espaços de um mesmo questionamento radical – não “o 
que podemos extrair da natureza”, mas “como participar 
dignamente desse tecido que nos tece”. A transcendência 
imanente é, portanto, um convite para descolonizar o 
pensamento, a reconhecer que o átomo e o espírito, a 
matemática e o mito, são expressões de uma mesma 
pergunta nunca respondida, mas sempre vivida: “do que se 
trata mesmo essa vida que nos atravessa?”. 

E, assim, como Deleuze nos lembra, essa “uma vida” não é 
individual, mas singular: fluxos impessoais que nos 
atravessam, compõem e ultrapassam. A ciência, quando 
não está aprisionada pelos regimes de controle, é a arte de 
mapear singularidades, de traçar linhas de fuga em direção 
ao aberto. Porque, no fim, conhecer é coexistir e coabitar. E 
coexistir e coabitar é sempre um ato de amor a isso que 
chamamos de real em suas irredutíveis diferenças. 

E não há nada mais real do que o corpo. Não há nada 
mais real do que o corpo que canta e dança. Ele é o 
taru andé radicalmente vivo.

REFERÊNCIAS
TRANCOSO, Déa. Catimbó Zen: Existências Compartilhadas 
– uma filha da folha e os Exus Zambarado e Calunga da 
Calunga Grande em arte, clínica, educação, alegria e cura. 
Tese (Doutorado em Educação), Faculdade de Educação, 
Unicamp, Campinas, 2024. Disponível em: 
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1411853

https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1411853


corpo.taru.andé.radicalmente.vivo.corpo.taru.andé.radicalmente.vivo.corpo.taru.andé.radicalmente.vivo
fi

lo
so

fi
a.

co
m

o
.m

o
d

o
.d

e.
vi

d
a.

fi
lo

so
fi

a.
co

m
o

.m
o

d
o

.d
e.

vi
d

a.
fi

lo
so

fi
a.

co
m

o
.m

o
d

o
.d

e.
vi

d
a.

u
n

iversid
ad

e.travessia.d
e.m

u
ito

s.u
n

iversid
ad

e.travessia.d
e.m

u
ito

s.p
o

vo
s.e.m

u
itas.ep

istem
e

s.u
n

iversid
ad

e.travessia

exu. é.um.modo.de.agir.no.mundo.exu.é.um.modo.de.agir.no.mundo.exu.é.um.modo.de.agir.no.mundo



SOBRE A ORGANIZADORA

DÉA TRANCOSO

Artista da cena, com 35 anos de ofício artístico e científico: artes do corpo, 
artes da voz, artes da presença, artes da escrita. Cantora, compositora, 
atriz, performer, diretora, ensaísta. Doutora em Educação/Unicamp/Linha 
Arte e Linguagem em Educação, com a tese “Catimbó Zen: Existências 
Compartilhadas – uma Filha da Folha e os Exus Zambarado e Calunga da 
Calunga Grande em arte, clínica, educação, alegria e cura”. Mestre em 
Estudos Rurais/UFVJM/Linha Sociedade e Cultura, com a dissertação “O 
Mastro é o centro do mundo: a cosmologia de João do Lino Mar, Capitão 
dos Catopês de Nossa Senhora do Rosário e São Benedito de Bocaiúva, 
Vale do Jequitinhonha”. Pós-Doutoranda em Educação em Ciências na 
Amazônia/Universidade do Estado da Amazônia/Linha Ensino de Ciências: 
Currículo, Cognição e Formação de Professores”, com a pesquisa "A 
lembrança de si mesmo: subjetividades dissidentes e docências ativas em 
Exu". Doutoranda em Artes Cênicas/UFSJ/Linha Performance, Processos e 
Poéticas Artísticas, com a tese “Eu vejo o mundo nos olhos de Exu: 
instaurando o corpo taru andé radicalmente vivo – parresías
epistemológicas e práticas de encantaria para um corpo na cena”.
Especialista em Culturas Populares e Tradicionais/URCA. Jornalista/PUC 
MINAS. Tem interesse por assentamentos de Exu na academia: 
epistemologias transdisciplinares, produção de brechas para outros 
mundos possíveis, metodologias artesanais e emancipatórias de pesquisa.

94



SOBRE AS SUPERVISORAS

CAROLINE BARRONCAS DE OLIVEIRA

Doutora em Educação em Ciências e Matemática pela Rede Amazônica em 
Educação em Ciências e Matemática/REAMEC. Coordenou o Curso de 
Licenciatura em Pedagogia da Escola Normal Superior/UEA. Atualmente, 
coordena o Programa de Pós-graduação em Educação em Ciências na 
Amazônia/PPGEEC/UEA e é Professora Adjunta do Curso de Licenciatura 
em Pedagogia e do PPGEEC. Vice-líder do Grupo de Pesquisa Vidar em In-
tensões, mobilizando estudos e projetos de extensão em currículos vivos 
com as gentes dos rios e das florestas, bem como articulando parcerias 
regionais, nacionais e internacionais com pesquisadores que investigam, a 
partir de um olhar (multi)interdisciplinar, processos em Educações, Artes, 
Ciências e Saberes Ancestrais. Tem experiência na área de Educação e 
Ensino de Ciências, atuando nos seguintes temas: Formação de 
Professores em Educação em Ciências, Currículo, Práticas de Subjetivação 
e Narrativas (Auto)biográficas, a partir de perspectivas pós-estruturalistas.

MÔNICA DE OLIVEIRA COSTA

Doutora em Educação em Ciências e Matemática pela Rede Amazônica em 
Educação em Ciências e Matemática/REAMEC. Mestra em Educação e 
Ensino de Ciências na Amazônia/Universidade do Estado do 
Amazonas/UEA. Especialista em Psicopedagogia. Graduada em 
Licenciatura em Pedagogia pela Universidade Federal do 
Amazonas/UFAM, com Habilitação em Supervisão e Orientação Escolar. 
Atualmente, é professora/pesquisadora na UEA, mobilizando discussões, 
estudos e projetos que articulam temas como Formação de Professores, 
Currículo, Estágio, Educações, Ensino de Ciências e Amazônia, a partir de 
perspectivas pós-estruturalistas.

95



E-book produzido com a família  de fonte Calibri.


